
L'écologie chez les catholiques : 
un avant et un après Laudato si’ ?

Hélène Noisette, ra – 17 février 2026



« Déjà nous voyons se vicier l’air que nous respirons, se 
dégrader l’eau que nous buvons, se polluer les rivières, les 
lacs, voire les océans, jusqu’à faire craindre une véritable 
«mort biologique» dans un avenir rapproché, si des 
mesures énergiques ne sont sans retard courageusement 
adoptées et sévèrement mises en œuvre » 

Paul VI



Paul VI (1963-1978)

« Brusquement l’homme en prend conscience : par une exploitation inconsidérée de la 
nature, il risque de la détruire et d’être à son tour la victime de cette dégradation. Non 
seulement l’environnement matériel devient une menace permanente : pollutions et 
déchets, nouvelles maladies, pouvoir destructeur absolu ; mais c’est le cadre humain 
que l’homme ne maîtrise plus, créant ainsi pour demain un environnement qui pourra 
lui être intolérable. Problème social d’envergure qui regarde la famille humaine tout 
entière » 

(Paul VI, Octogesima adveniens, 1971)



Jean-Paul II (1978-2005)

« À l’heure actuelle, on constate une plus vive conscience des menaces qui pèsent sur la 
paix mondiale, non seulement à cause de la course aux armements, des conflits 
régionaux et des injustices qui existent toujours dans les peuples et entre les nations, 
mais encore à cause des atteintes au respect dû à la nature, de l’exploitation 
désordonnée de ses ressources et de la détérioration progressive dans la qualité de la 
vie. »

(Jean Paul II, La paix avec Dieu créateur, la paix avec toute la création, 1990) 



Benoît XVI (2005-2013)

« L’environnement naturel a été donné à tous par Dieu et son usage représente pour 
nous une responsabilité à l’égard des pauvres, des générations à venir et de l’humanité 
tout entière. » 

« Les projets en vue d’un développement humain intégral ne peuvent donc ignorer les 
générations à venir, mais ils doivent se fonder sur la solidarité et sur la justice 
intergénérationnelles, en tenant compte de multiples aspects: écologique, juridique, 
économique, politique, culturel »

(Benoît XVI, Caritas in veritate, 2009)



Pape François (2013-2025)

« Vivre la vocation de protecteurs de l’œuvre de Dieu est une part essentielle d’une 
existence vertueuse, cela n’est pas quelque chose d’optionnel ni un aspect secondaire 
dans l’expérience chrétienne » 

(Pape François, Laudato si’ 217, 2015)

« On ne peut plus douter de l’origine humaine, - “anthropique” - du changement 
climatique. »

(Pape François, Laudate Deum 11, 2023)



Laudato si’

Fait le lien entre les questions écologiques et 

questions sociales : au cœur, une question de justice

Dénonce deux causes (le paradigme technocratique 

et l’anthropocentrisme dévié) et propose le 

paradigme de l’écologie intégrale

Propose une conversion écologique (sobriété et 

humilité) et invite à un engagement collectif et 

politique

Laudate Deum

Insiste sur la crise climatique, sa réalité et ses causes 

humaines

Développe le paradigme technocratique (avec les 

nouvelles questions de l’IA…)

Exhorte les membres des COPs, appel au 

multilatéralisme

Demande à la société civile de maintenir sa pression et 

rappelle les « motivations spirituelles » pour l’action



Questions 
écologiques et 
sociales sont 

liées

Un état des lieux de la situation écologique 
planétaire  : pollution et changement 
climatique, la question de l’eau, la perte de 
biodiversité…



Questions 
écologiques et 
sociales sont 

liées

Qui se couple d’emblée avec une réflexion 
sur les inégalités planétaires



Questions 
écologiques et 
sociales sont 

liées

« Il n’y a pas deux crises séparées, l’une
environnementale et l’autre sociale, mais une
seule et complexe crise socio-
environnementale. Les possibilités de 
solution requièrent une approche intégrale
pour combattre la pauvreté, pour rendre la 
dignité aux exclus et simultanément pour 
préserver la nature » (LS 139)



Questions 
écologiques 
et sociales 
sont liées

« Beaucoup de pauvres vivent dans des endroits 
particulièrement affectés par des phénomènes liés au 
réchauffement, et leurs moyens de subsistance dépendent 
fortement des réserves naturelles et des services de 
l’écosystème, comme l’agriculture, la pêche et les 
ressources forestières (…) « Ils n’ont pas d’autres activités 
financières ni d’autres ressources qui leur permettent de 
s’adapter aux impacts climatiques, ni de faire face à des 
situations catastrophiques, et ils ont peu d’accès aux 
services sociaux et à la protection (…)» (LS 25)



Du paradigme 
technocratique 

à l’écologie 
intégrale

Le paradigme technocratique 
= une vision analytique, une tendance à la 
spécialisation et à la domination
= des critères techniques (utilité, efficacité, 
rapidité) qui ont envahi le champ social
= un moyen qui n’est plus guidé par des finalités 
éthiques
= qui dissocie, rompt les liens



Du paradigme 
technocratique 

à l’écologie 
intégrale

Une vision court-termiste qui a envahi le 

domaine économique



Du paradigme 
technocratique 

à l’écologie 
intégrale

L’écologie
- Science des relations
- Une vision systémique et non analytique



Du paradigme 
technocratique 

à l’écologie 
intégrale

L’écologie intégrale 

- Rétablir les liens, les relations fondamentales
- Sortir du mythe de l’autonomie



De 
l’anthropocentrisme 

dévié
à la saine humilité

Penser l’humain « image de Dieu » sans 
le penser « au-dessus », séparé du 
reste du créé, mais comme appelé à 
une responsabilité particulière pour 
servir



Nous sommes inclus dans la nature, nous en sommes une partie, et nous 
sommes enchevêtrés avec elle (…) » (LS 89)
«  La Bible ne donne pas lieu à un anthropocentrisme despotique qui se 
désintéresserait des autres créatures (...) les autres êtres vivants ont une 
valeur propre devant Dieu et, « par leur simple existence ils le bénissent et lui 
rendent gloire » (Ps 104, 31) » ( LS 69)
« Créés par le même Père, nous et tous les êtres de l'univers, sommes unis 
par des liens invisibles, et formons une sorte de famille universelle, une 
communion sublime qui nous pousse à un respect sacré, tendre et humble 
(…) Cela ne signifie pas que tous les êtres vivants sont égaux ni ne retire à 
l'être humain sa valeur particulière, qui entraîne en même temps une terrible 
responsabilité » (LS 89-91)
« La fin ultime des autres créatures, ce n’est pas nous. Mais elles avancent 
toutes, avec nous et par nous, jusqu’au terme commun qui est Dieu, dans une 
plénitude transcendante où le Christ ressuscité embrasse et illumine tout 
(…) » (LS 83)



Du 
consumérisme 

à la sobriété 
heureuse

Le consumérisme « reflet subjectif du paradigme 
technocratique »
 
« Étant donné que le marché tend à créer un 
mécanisme consumériste compulsif pour placer 
ses produits, les personnes finissent par être 
submergées, dans une spirale d’achats et de 
dépenses inutiles. Le consumérisme obsessif est 
le reflet subjectif du paradigme techno-
économique (...) Plus le cœur de la personne est 
vide, plus elle a besoin d’objets à acheter, à 
posséder et à consommer. Dans ce contexte, il ne 
semble pas possible qu’une personne accepte 
que la réalité lui fixe des limites (…) » (LS 203-204)



Du consumérisme à la sobriété heureuse

« La sobriété, qui est vécue avec liberté 
et de manière consciente, est libératrice. 
Ce n’est pas moins de vie, ce n’est pas 
une basse intensité de vie mais tout le 
contraire ; car, en réalité ceux qui 
jouissent plus et vivent mieux chaque 
moment sont ceux qui cessent de 
picorer ici et là en cherchant toujours ce 
qu’ils n’ont pas, et qui font l’expérience 
de ce qu’est valoriser chaque personne 
et chaque chose, en apprenant à entrer 
en contact et en sachant jouir des 
choses les plus simples. » (LS223) 



Une conversion 
écologique pour 
un engagement 

collectif

« Cette conversion (écologique) (…) implique gratitude et 
gratuité, c’est-à-dire une reconnaissance du monde 
comme don reçu de l’amour du Père, ce qui a pour 
conséquence des attitudes gratuites de renoncement et 
des attitudes généreuses même si personne ne les voit 
ou ne les reconnaît : « Que ta main gauche ignore ce que 
fait ta main droite [...] et ton Père qui voit dans le secret, 
te le rendra » (Mt 6, 3-4). » (LS 220). 



Une conversion 
écologique pour 
un engagement 

collectif

« L’amour, fait de petits gestes d’attention mutuelle, est 
aussi civil et politique, et il se manifeste dans toutes les 
actions qui essaient de construire un monde meilleur. 
L’amour de la société et l’engagement pour le bien 
commun sont une forme excellente de charité qui, non 
seulement concerne les relations entre les individus mais 
aussi les macro-relations: rapports sociaux, 
économiques, politiques ». 
(LS 231)



Et avec Léon XIV ?
« Dans différentes parties du monde, il est désormais évident que notre terre est en train de 
tomber en ruine (…) Les phénomènes naturels extrêmes causés par le changement climatique 
induit par les activités humaines (cf. LD 5) augmentent en intensité et en fréquence (…)
Il semble qu’il n’y ait toujours pas de prise de conscience que la destruction de la nature ne 
touche pas tout le monde de la même manière : bafouer la justice et la paix signifie frapper 
davantage les plus pauvres, les marginalisés, les exclus. La souffrance des communautés 
autochtones est emblématique dans ce domaine (…)
Ces différentes blessures sont dues au péché. Ce n’est certainement pas ce que Dieu avait à 
l’esprit lorsqu’il a confié la Terre à l’homme créé à son image (cf. Gn 1, 24-29) (…)
La justice environnementale – implicitement annoncée par les prophètes – ne peut plus être 
considérée comme un concept abstrait ou un objectif lointain (…) Pour les croyants, c’est en 
outre une exigence théologique, qui a pour les chrétiens, le visage de Jésus-Christ en qui tout a 
été créé et racheté (…) La sauvegarde de la création devient une question de foi et d’humanité. Il 
est vraiment temps de passer des paroles aux actes. » 

(Message de Léon XIV pour la Journée mondiale de prière pour la sauvegarde de la Création, 1er 
septembre 2025)



« Nous devons passer de la collecte de données à la prise en charge, et du discours 
environnemental à une conversion écologique qui transforme les modes de vie tant 
personnels que collectifs. Pour les croyants, cette conversion n’est en fait pas différente 
de celle qui nous oriente vers le Dieu vivant. Nous ne pouvons pas aimer Dieu, que 
nous ne voyons pas, tout en méprisant ses créatures. Nous ne pouvons pas non plus 
nous dire disciples de Jésus-Christ sans partager sa vision de la Création et son souci 
de tout ce qui est fragile et blessé (…) Tous les membres de la société, par 
l’intermédiaire d’organisations non gouvernementales et de groupes de défense, 
doivent faire pression sur les gouvernements pour que ceux-ci élaborent et mettent en 
œuvre des réglementations, des procédures et des contrôles plus rigoureux. »

(Discours de Léon XIV lors du 10ème anniversaire de Laudato si’, Raising hope, 2025)



Merci


	Diapositive 1 L'écologie chez les catholiques :  un avant et un après Laudato si’ ?  Hélène Noisette, ra – 17 février 2026
	Diapositive 2
	Diapositive 3 Paul VI (1963-1978)
	Diapositive 4 Jean-Paul II (1978-2005)
	Diapositive 5 Benoît XVI (2005-2013)
	Diapositive 6 Pape François (2013-2025)
	Diapositive 7 Laudato si’
	Diapositive 8 Questions écologiques et sociales sont liées
	Diapositive 9 Questions écologiques et sociales sont liées
	Diapositive 10 Questions écologiques et sociales sont liées
	Diapositive 11 Questions écologiques et sociales sont liées
	Diapositive 12 Du paradigme technocratique à l’écologie intégrale
	Diapositive 13 Du paradigme technocratique à l’écologie intégrale
	Diapositive 14 Du paradigme technocratique à l’écologie intégrale
	Diapositive 15 Du paradigme technocratique à l’écologie intégrale
	Diapositive 16 De l’anthropocentrisme dévié à la saine humilité
	Diapositive 17
	Diapositive 18 Du consumérisme à la sobriété heureuse
	Diapositive 19 Du consumérisme à la sobriété heureuse
	Diapositive 20 Une conversion écologique pour un engagement collectif
	Diapositive 21 Une conversion écologique pour un engagement collectif
	Diapositive 22 Et avec Léon XIV ?
	Diapositive 23
	Diapositive 24 Merci

