.
B XANGY B INSTITUT DE THEOLOGIE ORTHODOXE
2 Al g SAINT—SERGE
\‘ o el f ; Etablissemen t d'enseignemen t supérieur privé

Sauvegarder la création :
l'eco-théologie orthodoxe
entre ascese, communion et
esperance

Julija NAETT VIDOVIC

Institut de théologie orthodoxe Saint-Serge, Paris




INTRODUCTION

Lurgence écologique et la réponse théologique
orthodoxe

La crise écologique contemporaine
représente l'un des défis les plus pressants
de notre époque.

L'Eglise orthodoxe propose une approche
originale qui enracine I'écologie dans une
vision théologique, cosmologique et
anthropologique cohérente.

Cette perspective ne se contente pas
d'ajouter une dimension spirituelle a
I'écologie, mais repense fondamentalement
notre rapport au monde créé a la lumiere de
la foi chrétienne.




Parcours de notre réflexion

Notre exploration de I'éco-théologie orthodoxe se déploiera en quatre grands mouvements, chacun révélant une dimension
essentielle de la vision chrétienne de la création et de notre responsabilité envers elle.

01 02

La création comme don et communion Lascese écologique : libération et sobriété

Nous examinerons d'abord le fondement théologique : la création  Nous découvrirons ensuite comment la tradition ascétique
n'est pas un objet a exploiter mais un don de Dieu appelé a la orthodoxe offre un chemin concret de transformation face a la
communion avec son Créateur. société de consommation.

03 04

La vocation sacerdotale de 'humanité Lespérance eschatologique et l'action présente
Nous approfondirons le réle unique de I'étre humain comme Nous conclurons en montrant comment lI'espérance de la
prétre de la création, médiateur entre Dieu et le cosmos. transfiguration finale inspire et oriente notre engagement

écologique aujourd'hui.



® CHAPITRE 1

La création comme don de Dieu : fondements
théologiques

La tradition orthodoxe ne congoit pas la création comme le résultat d'un processus mécanique ou le produit dune nécessité
divine, mais comme un acte d'amour libre et gratuit. Dieu crée ex nihilo, du néant, non par besoin mais par surabondance

d'amour. Cette perspective transforme radicalement notre regard sur le monde naturel.

Saint Jean Damascene écrit a ce sujet :

Comme Dieu était bon et au-dela de la bonté, Il ne s’est pas contenté de se contempler Lui-méme ; par surabondance de
bonté, Il lui a plu que fussent produits des étres qui bénéficieraient de Sa libéralité et participeraient a Sa bonté ; Il amene
du non-£&tre a I'étre et crée I'ensemble de l'univers, visible et invisible, ainsi que 'lhomme, composé de visible et d'invisible.
(Exposé précis de la foi orthodoxe, 24 (ll, 10), SC 535, p. 278-280)




Les relations qui unissent naturellement les
créatures a Dieu

« Les cieux racontent la gloire de Dieu, et I'ceuvre de Ses mains, le firmament 'annonce. Le jour au jour proclame la Parole, et la nuit
a la nuit annonce la connaissance. Non point récit, non point langage, ni voix qu'on puisse entendre, leur son a retenti par toute la

terre, et leurs paroles jusqu’aux extrémités du monde » (Ps. 18, 2-5)

Le monde n'est pas une simple matiére inerte, mais une réalité vivante, porteuse de sens et de présence divine.

Les Péres grecs parlent des logoi (raisons créatrices) qui habitent chaque étre et le maintiennent dans l'existence.



"Toutes les créatures inanimées et muettes ont vacillé et se sont mises a protester a leur maniere et avec leur langage.
[..] Toutes les créatures inanimées ont protesté a leur maniére. Car toutes les créatures inanimées Lui sont soumises,
comme elles ont jadis été soumises a Adam au Paradis. Car toutes les créatures inanimées Le connaissent, comme
elles ont connu Adam au Paradis. Comment était-il possible que les créatures insensées Le reconnaissent et Lui
obéissent, nous lI'ignorons. Cela releve de la sensibilité intérieure des créatures inanimées, qui leur vient de la parole de
Dieu par laquelle elles ont été créés. [..] Protestation, affliction et crainte. Toute la création était saisie de crainte par la
mort de Celui qui l'avait appelée a sortir du non-€&tre et a se réjouir de I'étre. Comme si elle voulait dire : « Avec qui
vais-je maintenant me retrouver et qui va me maintenir quand Celui qui maintient tout aura expiré ?" (Saint Nicolas

Velimirovitch, Prologue d’Ohrid, Homélie, 28 mars, L'Age d’'Homme, Lausanne, 2009, p. 349)



La création appelée a la

communion divine

Dans la vision orthodoxe, la création n'est pas destinée a demeurer dans un état

statique, mais elle est appelée a une croissance spirituelle, a une participation

toujours plus profonde a la vie divine. Saint Maxime le Confesseur développe

une cosmologie dynamique ou tout l'univers est orienté vers la déification

(théosis).

Unité sans
confusion

L'Incarnation du
Christ révele que
Dieu et création
peuvent étre unis
sans confusion ni

séparation.

Vision
sacramentelle
Le pain, le vin, l'eau,
I'huile deviennent
porteurs de grace
divine dans les

sacrements de

IEglise.

Matiere
transfigurée

Toute la matiere est
potentiellement
porteuse du Saint-
Esprit, capable de
médiation entre Dieu

et 'humanité.



Ayant posé comme fondement avant les siecles les logoi des étres créés par Son bon vouloir, selon eux Il a fondé la
création visible et invisible a partir du non-€&tre, ayant fait et faisant avec raison et sagesse toutes choses, les
universelles et les particulieres, au temps ou il faut. Nous croyons en effet qu'ont été préétabilis le logos de la création
des anges, le logos de chacune des essences et Puissances qui remplissent le monde d’en haut, le logos des hommes,
le logos de tous les étres qui tiennent leur existence de Dieu, pour ne pas parler de chacun en particulier ; et nous
croyons que le Méme est Celui qui par Lui-méme est, par suréminence infinie, ineffable et insaisissable, et au-dela de
toute créature ainsi que de toute différence et distinction concevables et existantes en elles-mémes, et que le Méme
est Celui qui Se montre et Se multiplie en tous ceux qui viennent de Lui, proportionnellement a chacun selon la bonté
qui convient, et les récapitule tous en Lui-méme, Lui par qui sont I'étre et la permanence, a partir de qui les étres ont
été faits comme ils I'ont été, et pour qui ils ont été faits, eux qui en demeurant et en se mouvant participent de Dieu.

Tous en effet, en ce gu'ils ont été faits a partir de Dieu, participent proportionnellement a Dieu, soit par l'intellect, soit

par la raison, soit par la sensation, soit par le mouvement vital, soit par leur propriété essentielle d'étre comme ils sont,

ainsi que le voit le grand Denys I'Aréopagite, le révélateur de Dieu ». (Saint Maxime le Confesseur, Ambigua a Jean, 7, PG
91,1077C-1080B)



La création appelée a la

communion divine

Dans la vision orthodoxe, la création n'est pas destinée a demeurer dans un état

statique, mais elle est appelée a une croissance spirituelle, a une participation

toujours plus profonde a la vie divine. Saint Maxime le Confesseur développe

une cosmologie dynamique ou tout l'univers est orienté vers la déification

(théosis).

Unité sans
confusion

L'Incarnation du
Christ révele que
Dieu et création
peuvent étre unis
sans confusion ni

séparation.

Vision
sacramentelle
Le pain, le vin, l'eau,
I'huile deviennent
porteurs de grace
divine dans les

sacrements de

IEglise.

Matiere
transfigurée

Toute la matiere est
potentiellement
porteuse du Saint-
Esprit, capable de
médiation entre Dieu

et 'humanité.



Le péché contre la création : rupture et aliénation

Rupture de communion La création gémissante Lidolatrie matérialiste

Le péché originel a brisé I'harmonie Saint Paul écrit que "la création La crise écologique révele une crise
entre 'homme, Dieu et la création. attend avec impatience la révélation spirituelle plus profonde : 'lhomme
Cette rupture se manifeste par la des fils de Dieu" (Rm 8,19). Elle moderne fait de la matiére une fin en
domination violente et I'exploitation souffre de notre péché et aspire a la soi, oubliant sa transparence a Dieu.
sans limite des ressources naturelles. libération.

"‘Commettre un crime contre le monde naturel est un péché.” — Patriarche Bartholomée

Cette déclaration théologique majeure inscrit I'écologie dans le cadre de la vie spirituelle et de la conversion personnelle. La
dégradation de I'environnement n'‘est pas qu'un probléme technique, mais le symptéme d'une relation brisée avec Dieu, avec soi-
méme et avec la création.



A\ CHAPITRE 2

L'ascese orthodoxe : chemin de libération
ecologique
La tradition ascétique orthodoxe, loin d'étre un rejet du monde matériel, offre un chemin de libération face aux passions qui

enchainent 'lhomme moderne. L'ascése n'est pas mortification par mépris du corps ou de la création, mais éducation du

désir, purification du regard, apprentissage de la juste relation avec les biens matériels.

Les Péres du désert, dans leur retraite radicale, nN'ont pas fui la création mais ont cherché a restaurer avec elle une relation

authentique, libérée de la convoitise et de la domination.



Les vertus écologiques de 1'ascése traditionnelle %>

L'ascése orthodoxe cultive des attitudes qui sont directement pertinentes pour I'écologie contemporaine, offrant des

pratiques concretes de transformation personnelle et sociale.

Jeline

Le jelne éduque a la
modération et brise la
tyrannie de l'appétit
insatiable. Il enseigne
que 'hnomme peut vivre
avec moins, que la
satisfaction ne vient
pas de l'accumulation

mais de la communion.

Détachement

Le détachement
(apatheia) libere de
l'esclavage des choses.
Il ne s'agit pas
d'indifférence mais de
relation juste : posséder
sans étre possédé,
utiliser sans exploiter,

jouir sans idolatrer.

Vigilance

La vigilance (nepsis)
purifie les pensées a
leur racine. Elle permet
de discerner les vrais
besoins des désirs
artificiellement créés
par la publicité et la
société de

consommation.

Sobriété

La sobriété volontaire
témoigne d'une liberté
intérieure face aux
besoins factices. Les
moines orthodoxes
démontrent qu'une vie
de pauvreté peut étre
pleine de joie et de

liberté authentique.



Du désert ancien a 1'ascese urbaine contemporaine

Comment transposer la sagesse ascétique des Péres du désert dans le contexte urbain et technologique contemporain ? Cette question
préoccupe de nombreux théologiens et pasteurs orthodoxes. Eléments fondamentaux : la tempérance et le sacrifice.

O

Simplicité alimentaire

Redécouvrir les périodes de jelne traditionnel, privilégier une
alimentation locale et de saison, réduire la consommation de viande
conformément a la pratique orthodoxe.

]

Jetine technologique

Instaurer des temps réguliers de déconnexion numérique, résister a
I'hyperstimulation permanente, retrouver le silence et la contemplation
dans un monde saturé dinformations.

(>

Sobriété matérielle

Résister a la tyrannie de la nouveauté permanente, cultiver la durabilité
des objets, partager et donner plutét qu'accumuler, vivre dans des
espaces modestes.

O O

e

Vie communautaire

Privilégier le partage des biens et des services, redécouvrir I'hospitalité
traditionnelle, créer des liens de solidarité locale qui réduisent
I'empreinte écologique.

Ces pratiques concrétes ne sont pas de simples techniques écologiques, mais des expressions d'une spiritualité incarnée qui transforme

progressivement le coeur et le regard.



CERHWHG |
CHRRSH
¥l

Saint Séraphin de
Sarov

Saint Séraphin (1754-
1833) vivait en
communion profonde
avec les animaux de la
forét ; un ours venait le
visiter et mangeait dans
sa main. Il enseignait que
l'acquisition de I'Esprit
Saint transforme tout
notre environnement et
restaure 'harmonie
cosmique brisée par le
péché.

Saint Silouane de
1'Athos

Saint Silouane (1866-
1938) affirmait qu'un
coeur rempli de l'amour
de Dieu ressent de la
compassion pour toute la
création. ll refusait de
tuer méme les insectes et
pleurait sur la souffrance

de toute créature.

Saint Porphyre de
Kavsokalyvia

Saint Porphyre (1906-
1991) possédait un don
extraordinaire de
communion avec la
nature. Il conversait avec
les arbres, bénissait les
animaux malades qui
guérissaient, et enseignait
que tout dans la création
aspire a la bénédiction et
a la priere de lhomme
spirituel.



C’est une flemme qui embrasse le coeur pour toute la création, pour les hommes, pour les oiseaux, pour les animaux,
pour les démons, et pour tout étre créé. Quand 'homme miséricordieux se souvient d’eux, et quand il les voit, ses
yeux répandent des larmes, a cause de I'abondante et intense miséricorde qui étreint son coeur. A cause de sa
grande compassion, son cceur devient humble et il ne peut plus supporter d’entendre ou de voir un tort, ou la plus
petite offense, faits a une créature. C'est pourquoi il offre continuellement des prieres accompagnées de larmes
pour les animaux sans raison, pour les ennemis de la vérité et pour ceux qui ont fait du tort, pour qu'ils soient
protégés et qu'il leur soit fait miséricorde ; il prie de méme pour les reptiles, a cause de la grande miséricorde qui
remplit son coeur au-dela de toute mesure, a la ressemblance de Dieu. (Saint Isaac le Syrien, Discours ascétiques,
LXXXI, 2, Saint Laurent-en-Royans et Solan, 2006, p. 469-470)



T CHAPITRE 3

Lhomme comme preétre de la création

Dans la théologie orthodoxe, I'étre
humain n'est pas simplement une
créature parmi d'autres, ni un
dominateur absolu de la nature. Il
occupe une position unique de
médiateur entre Dieu et la création, de
prétre cosmique appelé a offrir le
monde a Dieu dans une eucharistie

permanente.




La Divine Liturgie : paradigme de la relation

écologique

La Divine Liturgie orthodoxe manifeste et actualise cette vocation sacerdotale de 'humanité. Dans ce "sacrifice non sanglant’, le prétre

prend le pain et le vin — fruits de la terre et du travail humain — et les offre a Dieu pour qu'ils deviennent Corps et Sang du Christ.

Leucharistie cosmique

Le pain liturgique représente
réellement tout le cosmos. Les grains
de blé ont puisé leur substance de la
terre, de I'eau, du soleil ; des mains
humaines ont cultivé, moissonné,
moulu, pétri. Tout lunivers converge

dans ce pain qui sera transfiguré.

Structure eucharistique

Toute l'existence humaine devrait étre
eucharistique : recevoir le monde
comme don, rendre grace, offrir,
recevoir transfiguré, partager. Cette
structure offre le modele d'une
écologie authentiquement chrétienne.

Transfiguration matérielle

En offrant ces dons, 'lhomme
accomplit sa vocation cosmique : il
recueille la création dispersée, la
rassemble, la présente a Dieu pour
qu'elle recoive la bénédiction divine et
soit remplie de I'Esprit Saint.



« Nous avons une tache simple, et elle est heureuse. Certains disent
que nous devrions nhous concentrer sur ce monde comme si Dieu
n‘existait pas. Nous disons plutét que nous devrions nous occuper de
ce monde avec amour parce qu'il est rempli de Dieu, parce que, par le
moyen de I'Eucharistie, nous Le trouvons partout — dans les horribles

désastres aussi bien que dans les petites fleurs. »

(P. Alexandre Schmemann, « Le monde comme sacrement », L’Eglise et sa mission dans ce
monde, Cerf, p. 267)



De la domination a l'intendance :

repenser le pouvoir humain

L'ordre divin de "dominer” la terre (Gn 1,28) a souvent été interprété comme une licence d'exploitation illimitée. La tradition

orthodoxe en offre une lecture radicalement différente, enracinée dans la compréhension patristique de l'autorité comme

service.

N

Fausse domination

Exploitation violente, extraction sans
limite, réduction de la nature a une
ressource inerte, recherche du profit
maximum sans considération pour les

générations futures.

U

Vraie intendance

Service respectueux, écoute de la
création, collaboration avec les
rythmes naturels, responsabilité

devant Dieu comme gérant

temporaire qui devra rendre compte.

<

Communion transfigurante

Relation d'amour, contemplation
admirative, offrande eucharistique,
participation a la déification
cosmique selon le modele du Christ

serviteur.




Licone et la création :
une théologie de la beaute transfigurée

Le Vlle Concile cecuménique (787), en défendant les icones, a affirmé que la matiére peut étre
porteuse de grace divine. Cette décision théologique a des implications écologiques majeures
: elle rejette définitivement tout dualisme qui mépriserait le matériel, et affirme la capacité de
la création a étre transfigurée par I'Esprit Saint.

De méme que liconographe traite les matériaux avec respect et priére, 'homme devrait traiter
toute la création avec révérence, reconnaissant en elle la possibilité de théophanie. Le monde
entier est appelé a devenir une immense icbne cosmique manifestant la gloire du Créateur.




%% CHAPITRE 4

Lespérance eschatologique : horizon de l'action
écologique

L'éco-théologie orthodoxe se distingue par
limportance qu'elle accorde a I'eschatologie
— la doctrine des fins dernieres. Loin d'étre
une évasion hors du monde présent,
'espérance eschatologique fonde et oriente
l'action écologique dans le temps présent.

"La création elle-méme sera libérée de
I'esclavage de la corruption pour avoir
part a la liberté et a la gloire des enfants
de Dieu” (Rm 8,21)




La Transfiguration : préfiguration de la création %’

renouvelee

L'événement de la Transfiguration du Christ sur le Mont Thabor (Mt 17, Mc 9, Lc 9) occupe une place centrale dans la

spiritualité orthodoxe. Il révele non seulement la divinité du Christ, mais aussi la destinée glorieuse de toute la création.

— 00— —0 0 —

Lumiére incréée Energies divines

Sur la montagne, le corps du Christ Saint Grégoire Palamas enseigne
rayonne de lumiéere divine, ses que cette lumiére taborique n'était
vétements deviennent éclatants, et pas créée mais était la

méme la montagne elle-méme manifestation des énergies divines
participe a cette manifestation de incréées qui pénétreront toute la

gloire. création.

Vision d'espérance

Cette vision eschatologique fonde
une écologie d'espérance : nous
coopérons avec le mouvement par
lequel Dieu attire toutes choses

vers leur accomplissement final.



Attente active et action responsable :
le paradoxe eschatologique

L'eschatologie chrétienne maintient une tension créative entre l'attente et l'action, entre le "déja" et le "pas encore”. Le Royaume est a la
fois présent en germe et a venir en plénitude.

Action pneumatologique

Eviter le quiétisme

Attente active, pas de
passivité

Agir dans I'Esprit

Docilité au Saint-Esprit
guidant l'action

L'action écologique authentiquement

Eviter l'utopisme

Action humble, sans
promesses terrestres

chrétienne n'est pas d'abord volontariste
mais pneumatologique : elle s'accomplit
dans la docilité a I'Esprit Saint qui ‘renouvelle
la face de la terre” (Ps 104,30). Elle est priére
autant qu'action, contemplation autant
qu'engagement.

Cette tension préserve l'action écologique de deux tentations opposées : la passivité

quiétiste et I'activisme utopique.



Signes d'espérance : initiatives orthodoxes contemporaines

L'éco-théologie orthodoxe n'est pas restée spéculative. De nombreuses initiatives concrétes témoignent de sa fécondité pratique et inspirent les

communautés chrétiennes du monde entier.

Le Patriarcat cecuménique

Depuis 1989, le Patriarche
Bartholomée a organisé des
symposiums internationaux sur
l'environnement et a publié de
nombreuses encycliques écologiques
qui font autorité.

Les monasteres écologiques

De nombreux monasteres orthodoxes
pratiquent l'agriculture biologique,
I'énergie renouvelable, et la gestion
durable des foréts. Le monastere de
Vatopaidi au Mont Athos est pionnier
en agriculture biodynamique et
reforestation.

Initiatives paroissiales

Des paroisses développent des
jardins communautaires, organisent
des programmes d'éducation
écologique, réduisent leur empreinte
carbone, et integrent la dimension
écologique dans la catéchese et la
liturgie.

Dialogue interreligieux

L'Orthodoxie participe activement
aux initiatives interreligieuses pour
'environnement, contribuant sa vision
théologique spécifique tout en
reconnaissant la valeur des sagesses
écologiques d'autres traditions.



Synthese : les piliers de 1'eco-théologie orthodoxe

Au terme de ce parcours, récapitulons les éléments essentiels qui structurent l'approche orthodoxe de I'écologie et manifestent sa contribution
originale aux débats contemporains.

Vision théologique Anthropologie sacerdotale

La création comme don divin appelé a la déification, non comme L'homme comme prétre cosmique médiateur entre Dieu et la
ressource neutre a exploiter. Tout étre porte les logoi divins et création, appelé a offrir le monde dans une eucharistie permanente,
possede une valeur intrinseque. non comme dominateur tyrannique.

Ascese libératrice Espérance transfigurante

La tradition ascétique comme chemin de sobriété joyeuse, libérant L'attente de la création renouvelée fonde et oriente I'action

des passions consuméristes et restaurant une relation authentique présente, délivrant du désespoir comme de l'utopisme, inscrivant
avec la création matérielle. chaque geste dans le mouvement de déification cosmique.

Ces quatre piliers forment un ensemble cohérent qui distingue lI'approche orthodoxe. Elle ne se contente pas d'ajouter une dimension spirituelle a
I'écologie séculiere, mais propose une refondation théologique et anthropologique qui intégre intimement spiritualité, théologie et praxis
écologique.



Conclusion : un appel a la conversion écologique intégrale

L'éco-théologie orthodoxe nous convie a une conversion écologique qui soit véritablement intégrale, touchant simultanément notre relation a Dieu, a nous-
mémes, aux autres et a la création. Elle ne propose pas simplement des gestes techniques ou des ajustements superficiels, mais une transformation profonde
du cceur et du regard, une métanoia authentique.

Un témoignage prophétique Conversion sacramentelle

Dans un monde marqué par le matérialisme et la démesure, I Orthodoxie Cette conversion ne peut s'accomplir que dans la vie liturgique et

offre le témoignage d'une écologie enracinée dans la contemplation, la sacramentelle de I'Eglise, ol la grace divine nous configure

beauté et la sainteté. Elle rappelle que sauver la planéte commence par progressivement au Christ et nous rend capables de vivre selon notre
sauver son ame, et que la véritable révolution écologique est d'abord vocation sacerdotale. Elle exige aussi lascése quotidienne, la lutte contre
spirituelle. les passions, la pratique concrete de la sobriété et du partage.

"La solution a la crise écologique ne viendra pas seulement de nouvelles technologies ou de nouvelles lois, mais d'un nouveau coeur.” — Patriarche
Bartholomée



Pour aller plus loin...

Le Patriarche cecuménique |GN ACE I\/ e tatclark
Sl BLa o God
LA Humanity,
CREATION and tl}c
Universe

At the Crossroads of

Christian Theology,

Living in God’s Creation JOHNIGHRYSSAVGIS

ALA RENCONTRE g
DU MYSTERE £€30

ANISME ORTHODOXE

ORTHODOX PERSPECTIVES Modern Cosmolagy,

ON ECOLOGY CREAT'ON AN
Elizabeth Theokritoff SAC RAM ENT

AND SF

and Astrobiology

| 4

IRI

ALEXEI V. NESTERUK

DESCILEE DE BROUWER

Ilgnace IV d'Antioche, Sauver la création, Paris : Desclée de Brouwer, 1989.

Patriarche Bartholimée, "La merveille de la création. Religion et écologie’, A la rencontre du mystére, Paris : Cerf, 2011, p. 131-162
Jean-Claude Larchet, Les fondements spirituels de la crise écologique, Genéve : Ed. des Syrthes, 2018.

Elisabeth Theokritoff, Living in God's Creation. Orthodox Perspectives on Ecology, Crestwood-New York : SVS Press, 2009.
John Chryssavgis, Creation as Sacrament. Reflections on Ecology and Spirituality, T&T Clarck, 2019.

Alexey V. Nesteruk, God, Humanity, and the Universe. At the Crossroads of Christian Theology, Modern Cosmology, and Astrobiology, Pickwick Publications,
2023.



	Slide 1
	Slide 2
	Slide 3
	Slide 4
	Slide 5
	Slide 6
	Slide 7
	Slide 8
	Slide 9
	Slide 10
	Slide 11
	Slide 12
	Slide 13
	Slide 14
	Slide 15
	Slide 16
	Slide 17
	Slide 18
	Slide 19
	Slide 20
	Slide 21
	Slide 22
	Slide 23
	Slide 24
	Slide 25
	Slide 26
	Slide 27

