
Sauvegarder la création : 
l'éco-théologie orthodoxe 
entre ascèse, communion et 
espérance
Julija NAETT VIDOVIC

Institut de théologie orthodoxe Saint-Serge, Paris



INTRODUCTION

L'urgence écologique et la réponse théologique 
orthodoxe

La crise écologique contemporaine 
représente l'un des défis les plus pressants 
de notre époque. 

L'Église orthodoxe propose une approche 
originale qui enracine l'écologie dans une 
vision théologique, cosmologique et 
anthropologique cohérente. 

Cette perspective ne se contente pas 
d'ajouter une dimension spirituelle à 
l'écologie, mais repense fondamentalement 
notre rapport au monde créé à la lumière de 
la foi chrétienne.



PLAN

Parcours de notre réflexion
Notre exploration de l'éco-théologie orthodoxe se déploiera en quatre grands mouvements, chacun révélant une dimension 
essentielle de la vision chrétienne de la création et de notre responsabilité envers elle.

01

La création comme don et communion
Nous examinerons d'abord le fondement théologique : la création 
n'est pas un objet à exploiter mais un don de Dieu appelé à la 
communion avec son Créateur.

02

L'ascèse écologique : libération et sobriété
Nous découvrirons ensuite comment la tradition ascétique 
orthodoxe offre un chemin concret de transformation face à la 
société de consommation.

03

La vocation sacerdotale de l'humanité
Nous approfondirons le rôle unique de l'être humain comme 
prêtre de la création, médiateur entre Dieu et le cosmos.

04

L'espérance eschatologique et l'action présente
Nous conclurons en montrant comment l'espérance de la 
transfiguration finale inspire et oriente notre engagement 
écologique aujourd'hui.



CHAPITRE 1

La création comme don de Dieu : fondements 
théologiques
La tradition orthodoxe ne conçoit pas la création comme le résultat d'un processus mécanique ou le produit d'une nécessité 

divine, mais comme un acte d'amour libre et gratuit. Dieu crée ex nihilo, du néant, non par besoin mais par surabondance 

d'amour. Cette perspective transforme radicalement notre regard sur le monde naturel.

Saint Jean Damascène écrit à ce sujet :

Comme Dieu était bon et au-delà de la bonté, Il ne s’est pas contenté de se contempler Lui-même ; par surabondance de 

bonté, Il lui a plu que fussent produits des êtres qui bénéficieraient de Sa libéralité et participeraient à Sa bonté ; Il amène

du non-être à l’être et crée l’ensemble de l’univers, visible et invisible, ainsi que l’homme, composé de visible et d’invisible. 

(Exposé précis de la foi orthodoxe, 24 (II, 10), SC 535, p. 278-280)



Les relations qui unissent naturellement les 
créatures à Dieu

« Les cieux racontent la gloire de Dieu, et l’œuvre de Ses mains, le firmament l’annonce. Le jour au jour proclame la Parole, et la nuit 
à la nuit annonce la connaissance. Non point récit, non point langage, ni voix qu’on puisse entendre, leur son a retenti par toute la 
terre, et leurs paroles jusqu’aux extrémités du monde » (Ps. 18, 2-5)

Le monde n'est pas une simple matière inerte, mais une réalité vivante, porteuse de sens et de présence divine.

Les Pères grecs parlent des logoi (raisons créatrices) qui habitent chaque être et le maintiennent dans l'existence.



"Toutes les créatures inanimées et muettes ont vacillé et se sont mises à protester à leur manière et avec leur langage. 

[…] Toutes les créatures inanimées ont protesté à leur manière. Car toutes les créatures inanimées Lui sont soumises, 

comme elles ont jadis été soumises à Adam au Paradis. Car toutes les créatures inanimées Le connaissent, comme 

elles ont connu Adam au Paradis. Comment était-il possible que les créatures insensées Le reconnaissent et Lui 

obéissent, nous l’ignorons. Cela relève de la sensibilité intérieure des créatures inanimées, qui leur vient de la parole de 

Dieu par laquelle elles ont été créés. […] Protestation, affliction et crainte. Toute la création était saisie de crainte par la

mort de Celui qui l’avait appelée à sortir du non-être et à se réjouir de l’être. Comme si elle voulait dire : « Avec qui 

vais-je maintenant me retrouver et qui va me maintenir quand Celui qui maintient tout aura expiré ?" (Saint Nicolas 

Velimirovitch, Prologue d’Ohrid, Homélie, 28 mars, L’Âge d’Homme, Lausanne, 2009, p. 349)



La création appelée à la 
communion divine
Dans la vision orthodoxe, la création n'est pas destinée à demeurer dans un état 
statique, mais elle est appelée à une croissance spirituelle, à une participation 
toujours plus profonde à la vie divine. Saint Maxime le Confesseur développe 
une cosmologie dynamique où tout l'univers est orienté vers la déification 
(théosis).

Unité sans 
confusion
L'Incarnation du 
Christ révèle que 
Dieu et création 
peuvent être unis 
sans confusion ni 
séparation.

Vision 
sacramentelle
Le pain, le vin, l'eau, 
l'huile deviennent 
porteurs de grâce 
divine dans les 
sacrements de 
l'Église.

Matière 
transfigurée
Toute la matière est 
potentiellement 
porteuse du Saint-
Esprit, capable de 
médiation entre Dieu 
et l'humanité.



Ayant posé comme fondement avant les siècles les logoi des êtres créés par Son bon vouloir, selon eux Il a fondé la 

création visible et invisible à partir du non-être, ayant fait et faisant avec raison et sagesse toutes choses, les 

universelles et les particulières, au temps où il faut. Nous croyons en effet qu’ont été préétablis le logos de la création 

des anges, le logos de chacune des essences et Puissances qui remplissent le monde d’en haut, le logos des hommes, 

le logos de tous les êtres qui tiennent leur existence de Dieu, pour ne pas parler de chacun en particulier ; et nous 

croyons que le Même est Celui qui par Lui-même est, par suréminence infinie, ineffable et insaisissable, et au-delà de 

toute créature ainsi que de toute différence et distinction concevables et existantes en elles-mêmes, et que le Même 

est Celui qui Se montre et Se multiplie en tous ceux qui viennent de Lui, proportionnellement à chacun selon la bonté 

qui convient, et les récapitule tous en Lui-même, Lui par qui sont l’être et la permanence, à partir de qui les êtres ont 

été faits comme ils l’ont été, et pour qui ils ont été faits, eux qui en demeurant et en se mouvant participent de Dieu. 

Tous en effet, en ce qu’ils ont été faits à partir de Dieu, participent proportionnellement à Dieu, soit par l’intellect, soit 

par la raison, soit par la sensation, soit par le mouvement vital, soit par leur propriété essentielle d’être comme ils sont,

ainsi que le voit le grand Denys l’Aréopagite, le révélateur de Dieu ». (Saint Maxime le Confesseur, Ambigua à Jean, 7, PG

91, 1077C-1080B)



La création appelée à la 
communion divine
Dans la vision orthodoxe, la création n'est pas destinée à demeurer dans un état 
statique, mais elle est appelée à une croissance spirituelle, à une participation 
toujours plus profonde à la vie divine. Saint Maxime le Confesseur développe 
une cosmologie dynamique où tout l'univers est orienté vers la déification 
(théosis).

Unité sans 
confusion
L'Incarnation du 
Christ révèle que 
Dieu et création 
peuvent être unis 
sans confusion ni 
séparation.

Vision 
sacramentelle
Le pain, le vin, l'eau, 
l'huile deviennent 
porteurs de grâce 
divine dans les 
sacrements de 
l'Église.

Matière 
transfigurée
Toute la matière est 
potentiellement 
porteuse du Saint-
Esprit, capable de 
médiation entre Dieu 
et l'humanité.



Le péché contre la création : rupture et aliénation

Rupture de communion
Le péché originel a brisé l'harmonie 
entre l'homme, Dieu et la création. 
Cette rupture se manifeste par la 
domination violente et l'exploitation 
sans limite des ressources naturelles.

La création gémissante
Saint Paul écrit que "la création 
attend avec impatience la révélation 
des fils de Dieu" (Rm 8,19). Elle 
souffre de notre péché et aspire à la 
libération.

L'idolâtrie matérialiste
La crise écologique révèle une crise 
spirituelle plus profonde : l'homme 
moderne fait de la matière une fin en 
soi, oubliant sa transparence à Dieu.

"Commettre un crime contre le monde naturel est un péché." — Patriarche Bartholomée

Cette déclaration théologique majeure inscrit l'écologie dans le cadre de la vie spirituelle et de la conversion personnelle. La
dégradation de l'environnement n'est pas qu'un problème technique, mais le symptôme d'une relation brisée avec Dieu, avec soi-
même et avec la création.



CHAPITRE 2

L'ascèse orthodoxe : chemin de libération 
écologique

La tradition ascétique orthodoxe, loin d'être un rejet du monde matériel, offre un chemin de libération face aux passions qui

enchaînent l'homme moderne. L'ascèse n'est pas mortification par mépris du corps ou de la création, mais éducation du 

désir, purification du regard, apprentissage de la juste relation avec les biens matériels.

Les Pères du désert, dans leur retraite radicale, n'ont pas fui la création mais ont cherché à restaurer avec elle une relation 

authentique, libérée de la convoitise et de la domination. 



Les vertus écologiques de l'ascèse traditionnelle
L'ascèse orthodoxe cultive des attitudes qui sont directement pertinentes pour l'écologie contemporaine, offrant des 

pratiques concrètes de transformation personnelle et sociale.

Jeûne

Le jeûne éduque à la 

modération et brise la 

tyrannie de l'appétit 

insatiable. Il enseigne 

que l'homme peut vivre 

avec moins, que la 

satisfaction ne vient 

pas de l'accumulation 

mais de la communion.

Détachement

Le détachement 

(apatheia) libère de 

l'esclavage des choses. 

Il ne s'agit pas 

d'indifférence mais de 

relation juste : posséder 

sans être possédé, 

utiliser sans exploiter, 

jouir sans idolâtrer.

Vigilance

La vigilance (nepsis) 

purifie les pensées à 

leur racine. Elle permet 

de discerner les vrais 

besoins des désirs 

artificiellement créés 

par la publicité et la 

société de 

consommation.

Sobriété

La sobriété volontaire 

témoigne d'une liberté 

intérieure face aux 

besoins factices. Les 

moines orthodoxes 

démontrent qu'une vie 

de pauvreté peut être 

pleine de joie et de 

liberté authentique.



Du désert ancien à l'ascèse urbaine contemporaine
Comment transposer la sagesse ascétique des Pères du désert dans le contexte urbain et technologique contemporain ? Cette question 
préoccupe de nombreux théologiens et pasteurs orthodoxes. Eléments fondamentaux : la tempérance et le sacrifice.

Simplicité alimentaire
Redécouvrir les périodes de jeûne traditionnel, privilégier une 
alimentation locale et de saison, réduire la consommation de viande 
conformément à la pratique orthodoxe.

Sobriété matérielle
Résister à la tyrannie de la nouveauté permanente, cultiver la durabilité 
des objets, partager et donner plutôt qu'accumuler, vivre dans des 
espaces modestes.

Jeûne technologique
Instaurer des temps réguliers de déconnexion numérique, résister à 
l'hyperstimulation permanente, retrouver le silence et la contemplation 
dans un monde saturé d'informations.

Vie communautaire
Privilégier le partage des biens et des services, redécouvrir l'hospitalité 
traditionnelle, créer des liens de solidarité locale qui réduisent 
l'empreinte écologique.

Ces pratiques concrètes ne sont pas de simples techniques écologiques, mais des expressions d'une spiritualité incarnée qui transforme 
progressivement le cœur et le regard.



L'enseignement des startsy sur la relation à la création
Saint Séraphin de 
Sarov
Saint Séraphin (1754-
1833) vivait en 
communion profonde 
avec les animaux de la 
forêt ; un ours venait le 
visiter et mangeait dans 
sa main. Il enseignait que 
l'acquisition de l'Esprit 
Saint transforme tout 
notre environnement et 
restaure l'harmonie 
cosmique brisée par le 
péché.

Saint Silouane de 
l'Athos
Saint Silouane (1866-
1938) affirmait qu'un 
cœur rempli de l'amour 
de Dieu ressent de la 
compassion pour toute la 
création. Il refusait de 
tuer même les insectes et 
pleurait sur la souffrance 
de toute créature.

Saint Porphyre de 
Kavsokalyvia
Saint Porphyre (1906-
1991) possédait un don 
extraordinaire de 
communion avec la 
nature. Il conversait avec 
les arbres, bénissait les 
animaux malades qui 
guérissaient, et enseignait 
que tout dans la création 
aspire à la bénédiction et 
à la prière de l'homme 
spirituel.



C’est une flemme qui embrasse le cœur pour toute la création, pour les hommes, pour les oiseaux, pour les animaux, 

pour les démons, et pour tout être créé. Quand l’homme miséricordieux se souvient d’eux, et quand il les voit, ses 

yeux répandent des larmes, à cause de l’abondante et intense miséricorde qui étreint son cœur. A cause de sa 

grande compassion, son cœur devient humble et il ne peut plus supporter d’entendre ou de voir un tort, ou la plus 

petite offense, faits à une créature. C’est pourquoi il offre continuellement des prières accompagnées de larmes 

pour les animaux sans raison, pour les ennemis de la vérité et pour ceux qui ont fait du tort, pour qu’ils soient 

protégés et qu’il leur soit fait miséricorde ; il prie de même pour les reptiles, à cause de la grande miséricorde qui 

remplit son cœur au-delà de toute mesure, à la ressemblance de Dieu. (Saint Isaac le Syrien, Discours ascétiques, 

LXXXI, 2, Saint Laurent-en-Royans et Solan, 2006, p. 469-470)



CHAPITRE 3

L'homme comme prêtre de la création

Dans la théologie orthodoxe, l'être 

humain n'est pas simplement une 

créature parmi d'autres, ni un 

dominateur absolu de la nature. Il 

occupe une position unique de 

médiateur entre Dieu et la création, de 

prêtre cosmique appelé à offrir le 

monde à Dieu dans une eucharistie 

permanente.



La Divine Liturgie : paradigme de la relation 
écologique
La Divine Liturgie orthodoxe manifeste et actualise cette vocation sacerdotale de l'humanité. Dans ce "sacrifice non sanglant", le prêtre 
prend le pain et le vin – fruits de la terre et du travail humain – et les offre à Dieu pour qu'ils deviennent Corps et Sang du Christ.

L'eucharistie cosmique
Le pain liturgique représente 
réellement tout le cosmos. Les grains 
de blé ont puisé leur substance de la 
terre, de l'eau, du soleil ; des mains 
humaines ont cultivé, moissonné, 
moulu, pétri. Tout l'univers converge 
dans ce pain qui sera transfiguré.

Structure eucharistique
Toute l'existence humaine devrait être 
eucharistique : recevoir le monde 
comme don, rendre grâce, offrir, 
recevoir transfiguré, partager. Cette 
structure offre le modèle d'une 
écologie authentiquement chrétienne.

Transfiguration matérielle
En offrant ces dons, l'homme 
accomplit sa vocation cosmique : il 
recueille la création dispersée, la 
rassemble, la présente à Dieu pour 
qu'elle reçoive la bénédiction divine et 
soit remplie de l'Esprit Saint.



« Nous avons une tâche simple, et elle est heureuse. Certains disent 

que nous devrions nous concentrer sur ce monde comme si Dieu 

n’existait pas. Nous disons plutôt que nous devrions nous occuper de 

ce monde avec amour parce qu’il est rempli de Dieu, parce que, par le 

moyen de l’Eucharistie, nous Le trouvons partout – dans les horribles 

désastres aussi bien que dans les petites fleurs. »

(P. Alexandre Schmemann, « Le monde comme sacrement », L’Église et sa mission dans ce 

monde, Cerf, p. 267)



De la domination à l'intendance : 
repenser le pouvoir humain
L'ordre divin de "dominer" la terre (Gn 1,28) a souvent été interprété comme une licence d'exploitation illimitée. La tradition 

orthodoxe en offre une lecture radicalement différente, enracinée dans la compréhension patristique de l'autorité comme 

service.

Fausse domination

Exploitation violente, extraction sans 

limite, réduction de la nature à une 

ressource inerte, recherche du profit 

maximum sans considération pour les 

générations futures.

Vraie intendance

Service respectueux, écoute de la 

création, collaboration avec les 

rythmes naturels, responsabilité 

devant Dieu comme gérant 

temporaire qui devra rendre compte.

Communion transfigurante

Relation d'amour, contemplation 

admirative, offrande eucharistique, 

participation à la déification 

cosmique selon le modèle du Christ 

serviteur.



L'icône et la création : 
une théologie de la beauté transfigurée

Le VIIe Concile œcuménique (787), en défendant les icônes, a affirmé que la matière peut être 
porteuse de grâce divine. Cette décision théologique a des implications écologiques majeures 
: elle rejette définitivement tout dualisme qui mépriserait le matériel, et affirme la capacité de 
la création à être transfigurée par l'Esprit Saint.

De même que l'iconographe traite les matériaux avec respect et prière, l'homme devrait traiter 
toute la création avec révérence, reconnaissant en elle la possibilité de théophanie. Le monde 
entier est appelé à devenir une immense icône cosmique manifestant la gloire du Créateur.



CHAPITRE 4

L'espérance eschatologique : horizon de l'action 
écologique

L'éco-théologie orthodoxe se distingue par 
l'importance qu'elle accorde à l'eschatologie 
– la doctrine des fins dernières. Loin d'être 
une évasion hors du monde présent, 
l'espérance eschatologique fonde et oriente 
l'action écologique dans le temps présent.

"La création elle-même sera libérée de 
l'esclavage de la corruption pour avoir 
part à la liberté et à la gloire des enfants 
de Dieu" (Rm 8,21)



La Transfiguration : préfiguration de la création 
renouvelée
L'événement de la Transfiguration du Christ sur le Mont Thabor (Mt 17, Mc 9, Lc 9) occupe une place centrale dans la 

spiritualité orthodoxe. Il révèle non seulement la divinité du Christ, mais aussi la destinée glorieuse de toute la création.

Lumière incréée

Sur la montagne, le corps du Christ 

rayonne de lumière divine, ses 

vêtements deviennent éclatants, et 

même la montagne elle-même 

participe à cette manifestation de 

gloire.

Énergies divines

Saint Grégoire Palamas enseigne 

que cette lumière taborique n'était 

pas créée mais était la 

manifestation des énergies divines 

incréées qui pénétreront toute la 

création.

Vision d'espérance

Cette vision eschatologique fonde 

une écologie d'espérance : nous 

coopérons avec le mouvement par 

lequel Dieu attire toutes choses 

vers leur accomplissement final.



Attente active et action responsable : 
le paradoxe eschatologique
L'eschatologie chrétienne maintient une tension créative entre l'attente et l'action, entre le "déjà" et le "pas encore". Le Royaume est à la 
fois présent en germe et à venir en plénitude.

Éviter le quiétisme
Attente active, pas de 

passivité Éviter l'utopisme
Action humble, sans 

promesses terrestres

Agir dans l'Esprit
Docilité au Saint-Esprit 

guidant l'action

Cette tension préserve l'action écologique de deux tentations opposées : la passivité 
quiétiste et l'activisme utopique.

Action pneumatologique

L'action écologique authentiquement 
chrétienne n'est pas d'abord volontariste 
mais pneumatologique : elle s'accomplit 
dans la docilité à l'Esprit Saint qui "renouvelle 
la face de la terre" (Ps 104,30). Elle est prière 
autant qu'action, contemplation autant 
qu'engagement.



Signes d'espérance : initiatives orthodoxes contemporaines
L'éco-théologie orthodoxe n'est pas restée spéculative. De nombreuses initiatives concrètes témoignent de sa fécondité pratique et inspirent les 
communautés chrétiennes du monde entier.

Le Patriarcat œcuménique
Depuis 1989, le Patriarche 
Bartholomée a organisé des 
symposiums internationaux sur 
l'environnement et a publié de 
nombreuses encycliques écologiques 
qui font autorité.

Les monastères écologiques
De nombreux monastères orthodoxes 
pratiquent l'agriculture biologique, 
l'énergie renouvelable, et la gestion 
durable des forêts. Le monastère de 
Vatopaidi au Mont Athos est pionnier 
en agriculture biodynamique et 
reforestation.

Initiatives paroissiales
Des paroisses développent des 
jardins communautaires, organisent 
des programmes d'éducation 
écologique, réduisent leur empreinte 
carbone, et intègrent la dimension 
écologique dans la catéchèse et la 
liturgie.

Dialogue interreligieux
L'Orthodoxie participe activement 
aux initiatives interreligieuses pour 
l'environnement, contribuant sa vision 
théologique spécifique tout en 
reconnaissant la valeur des sagesses 
écologiques d'autres traditions.



Synthèse : les piliers de l'éco-théologie orthodoxe
Au terme de ce parcours, récapitulons les éléments essentiels qui structurent l'approche orthodoxe de l'écologie et manifestent sa contribution 
originale aux débats contemporains.

Vision théologique
La création comme don divin appelé à la déification, non comme 
ressource neutre à exploiter. Tout être porte les logoi divins et 
possède une valeur intrinsèque.

Anthropologie sacerdotale
L'homme comme prêtre cosmique médiateur entre Dieu et la 
création, appelé à offrir le monde dans une eucharistie permanente, 
non comme dominateur tyrannique.

Ascèse libératrice
La tradition ascétique comme chemin de sobriété joyeuse, libérant 
des passions consuméristes et restaurant une relation authentique 
avec la création matérielle.

Espérance transfigurante
L'attente de la création renouvelée fonde et oriente l'action 
présente, délivrant du désespoir comme de l'utopisme, inscrivant 
chaque geste dans le mouvement de déification cosmique.

Ces quatre piliers forment un ensemble cohérent qui distingue l'approche orthodoxe. Elle ne se contente pas d'ajouter une dimension spirituelle à 
l'écologie séculière, mais propose une refondation théologique et anthropologique qui intègre intimement spiritualité, théologie et praxis 
écologique.



Conclusion : un appel à la conversion écologique intégrale
L'éco-théologie orthodoxe nous convie à une conversion écologique qui soit véritablement intégrale, touchant simultanément notre relation à Dieu, à nous-
mêmes, aux autres et à la création. Elle ne propose pas simplement des gestes techniques ou des ajustements superficiels, mais une transformation profonde 
du cœur et du regard, une métanoïa authentique.

Un témoignage prophétique
Dans un monde marqué par le matérialisme et la démesure, l'Orthodoxie 
offre le témoignage d'une écologie enracinée dans la contemplation, la 
beauté et la sainteté. Elle rappelle que sauver la planète commence par 
sauver son âme, et que la véritable révolution écologique est d'abord 
spirituelle.

Conversion sacramentelle
Cette conversion ne peut s'accomplir que dans la vie liturgique et 
sacramentelle de l'Église, où la grâce divine nous configure 
progressivement au Christ et nous rend capables de vivre selon notre 
vocation sacerdotale. Elle exige aussi l'ascèse quotidienne, la lutte contre 
les passions, la pratique concrète de la sobriété et du partage.

"La solution à la crise écologique ne viendra pas seulement de nouvelles technologies ou de nouvelles lois, mais d'un nouveau cœur." — Patriarche 
Bartholomée



Pour aller plus loin…

Ignace IV d'Antioche, Sauver la création, Paris : Desclée de Brouwer, 1989.

Patriarche Bartholimée, "La merveille de la création. Religion et écologie", A la rencontre du mystère, Paris : Cerf, 2011, p. 131-162

Jean-Claude Larchet, Les fondements spirituels de la crise écologique, Genève : Ed. des Syrthes, 2018.

Elisabeth Theokritoff, Living in God's Creation. Orthodox Perspectives on Ecology, Crestwood-New York : SVS Press, 2009.

John Chryssavgis, Creation as Sacrament. Reflections on Ecology and Spirituality , T&T Clarck, 2019.

Alexey V. Nesteruk, God, Humanity, and the Universe. At the Crossroads of Christian Theology, Modern Cosmology, and Astrobiology, Pickwick Publications, 
2023.


	Slide 1
	Slide 2
	Slide 3
	Slide 4
	Slide 5
	Slide 6
	Slide 7
	Slide 8
	Slide 9
	Slide 10
	Slide 11
	Slide 12
	Slide 13
	Slide 14
	Slide 15
	Slide 16
	Slide 17
	Slide 18
	Slide 19
	Slide 20
	Slide 21
	Slide 22
	Slide 23
	Slide 24
	Slide 25
	Slide 26
	Slide 27

